

# **Humanities and Educational Sciences Journal**

ISSN: 2617-5908 (print)



مجلسة العلسوم التربسوية والدراسات الإنسانيسة

ISSN: 2709-0302 (online)

الحيل في القرآن الكريم سورة يوسف أنموذجًا ﴿ الْحَيْلُ فِي الْقَرآنِ الْكَرِيمِ سُورةً يُوسُفُ أَنْمُوذُجًا

د/ جميل صالح محمد فرحان

أستاذ التفسير وعلوم القرآن المساعد جامعة تعز - اليمن

تاريخ قبوله للنشر 2/8/2025

http://hesj.org/ojs/index.php/hesj/index

\*) تاريخ تسليم البحث 29/4/2025

\*) موقع المجلة:

358 مجلة العلوم التربوية والدراسات الإنسانية



# الحيل في القرآن الكريم سورة يوسف أنموذجًا

## د/ جميل صالح محمد فرحان

أستاذ التفسير وعلوم القرآن المساعد جامعة تعز - اليمن

#### الملخص

هدف البحث إلى معرفة دراسة موضوع الحيل في القرآن الكريم في ضوء سورة يوسف عليه السلام كنموذج تطبيقي، وذلك من خلال تحليل الحيل الواردة فيها، واستنباط الدروس والعبر منها مع بيان أنواع الحيل وأحكامها الشرعية، وتكمن أهمية البحث في التركيز على جزئية الحيل في سورة يوسف، والتي لم تحظ بدراسة مستقلة رغم ارتباطها الوثيق بالسلوك الإنساني، واعتمد الباحث على المنهج الاستقرائي كمنهج أساس مع الاستعانة بمناهج البحث الأخرى، كالتحليلي التفسيري، حيث تم تتبع الآيات المتعلقة بالحيل في سورة يوسف عليه السلام ودراستها دراسة تفصيلية، وتكون البحث من أربعة مباحث رئيسية هي: المبحث الأول: تعريف الحيل لغة واصطلاحًا، وبيان الألفاظ ذات الصلة، وأنواع الحيل وأسبابها، والمبحث الثاني: دراسة الحيل في سورة يوسف عليه السلام – مثل: حيلة إخوة يوسف، وحيلة امرأة العزيز، وحيلة يوسف – عليه السلام، والمبحث الثالث: تم عليه السلام مثل: المتبعة في تنفيذ الحيل، سواءً قبل الحيل أو أثنائها أو بعدها، وفي المبحث الرابع: تم بيان القرائن التي اشتملت عليها سورة يوسف، والتي من خلالها تم الاستدل على فضح المختالين، مثل: اتمام المحتال لنفسه، أو التي المتعالية من خلالها تم الاستدل على فضح المحتالين، مثل: اتمام المحتال لنفسه، أو التي المتعه عليها سورة يوسف، والتي من خلالها تم الاستدل على فضح المحتالين، مثل: اتمام المحتال لنفسه، أو المهات حججه.

وقد خلص البحث إلى مجموعة من النتائج منها:

١- أن الحيل لا تذم ولا تمدح جملةً، بل يعتمد في الحكم عليها على النية والهدف والنتيجة المترتبة.

٢- أن التمييز بين الأبناء قد يؤدي إلى العداوة والحقد، وقد يدفع إلى ارتكاب الجرائم.

٣- أن المبادرة باقتراح العقوبة قد تكون إحدى حيل المحتالين لصرف الأنظار عنهم.

وقد أوصى الباحث الدارسين ولفت انتباههم لأهمية دراسة القصص القرآني، واستنباط ما فيه من الدروس والعبر، خاصة ما يتعلق بالحياة اليومية والتعاملات الإنسانية.

الكلمات المفتاحية: الحيل، سورة يوسف، القرآن الكريم، الأساليب، القرآئن.

#### Tricks in the Holy Quran Surat Yusuf as a model

#### Dr. Jameel Saleh Mohammed Farhan

Assistant professor of the Holy Qur'an, Interpretation and Sciences, Taiz University - Yemen

#### **Abstract**

This research aims to study the topic of tricks in the Holy Quran in light of Surah Yusuf (peace be upon him) as an applied model. This is achieved by analyzing the tricks contained therein, deriving lessons and morals from them, and clarifying the types of tricks and their legal rulings.

The important of the research comes from that it focus on the subject of tricks in Surah Yusuf, which has not received independent study despite its close connection to human behaviours.

To achieve this goal and highlight its importance, the researcher relied on the inductive approach as the primary method, along with the assistance of other research methods, such as analytical and others. Verses related to tricks in Surah Yusuf (peace be upon him) were tracked and studied in detail.

Regarding the research structure, the research consists of four main sections:

The first section: defining tricks linguistically and technically, explaining related terms, and identifying the types and causes of tricks.

The second section examines tricks in Surat Yusuf (peace be upon him), such as the trick of Yusuf's brothers, the trick of the Aziz's wife, and the trick of Yusuf (peace be upon him).

The third section analyzes the methods used to implement tricks, whether before, during, or after them.

The fourth section presents the evidence contained in Surat Yusuf, which can be used to expose tricksters, such as the trickster's self-accusation or the weakness of his arguments.

The research concludes with a number of findings:

- 1- Tricks are neither condemned nor praised altogether, but rather are judged based on the person's intention, the goal, and the resulting outcome.
- 2- Discrimination among children leads to enmity and hatred and may even lead to the commission of crimes.
- 3- Initiating a punishment may be one of the tricks of tricksters used to divert attention from themselves.

The researcher recommended that the Ministry of Education to include more Quranic stories in school curricula, presenting them in an attractive manner that contributes to education and refinement. He also urged students to recognize the importance of studying Quranic stories and derive their lessons and morals, especially those related to daily life and human behaviours.

**keywords:** tricks, Surat Yusuf, the Holy Quran, methods, and clues.



#### مقدمة البحث:

الحمد لله القائل في محكم التنزيل: ﴿ لَقَدُّ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَةِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَي وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [يوسف: ١١١]. والصلاة والسلام على القائل: (بلغوا عني ولو آية وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج(١)) وبعد:

فإنه من أعظم نعم الله على المرء أن يوفقه للنظر في كتابه، والتدبر لآياته، ذلك أن القرآن العظيم قد اشتمل على خيري الدنيا والآخرة، ففيه نبأ ما قبلنا وخبر ما بعدنا وحكم ما بيننا، وهو في كل ذلك يهدف إلى تحقيق غرض أساسي من إنزاله وهو هداية البشرية، وإنقاذهم من الضلالة إلى النور، ولذا استخدم القرآن الكريم كل الوسائل التي من شأنها أن تساعد في تحقيق هذا الغرض، ومن ذلك القصص؛ لما فيها من الإثارة والدهشة وعنصر التشويق، غير أن القرآن الكريم كعادته لا يهتم بذكر التفاصيل الجزئية كثيرًا وإنما يهتم ببيان جانب العظة والعبرة فيها.

ولذا فقد عقد الباحث عزمه على أن يتناول إحدى تلك القصص ليدرسها ليس من جانب السرد التاريخي القصصي، وإنما من جانب آخر هو ما اشتملت عليه تلك القصة من الأساليب (الحيل)، وما يمكن أن يستنبط منها من الدروس والعظات والعبر، وقد تم اختيار سورة يوسف - عليه السلام - كونما ثرية بهذا الجانب، إضافة لما اشتملت عليه من المفاجئات المدهشة والأمور العجيبة، وعرض أحداثها في صورة حية مؤثرة وكأنك تشاهدها أمام عينيك لا تقرأ عن أمور حصلت قبل آلاف السنين.

# أسباب اختيار الموضوع:

هناك العديد من الأسباب التي دفعت الباحث لاختيار هذا الموضوع والتي من أهمها ما يلي:

١- نيل الشرف في دراسة قصة من أحسن قصص القرآن الكريم، كما وصفها الله سبحانه وتعالى بذلك.

٢- الجمال الأحَّاذ في القصص القرآبي بشكل عام، وفي سورة يوسف بشكل خاص، وما اشتملت عليه من الوسائل والأساليب المثيرة للدهشة مما دفع الباحث للبحث فيما أَطْلَقَ عليه بالحيل الواردة في سورة يوسف.

### أهمية الموضوع:

تكمن أهمية هذا الموضوع في كونه يأخذ بالقارئ الكريم للتأمل والتدبر في أجمل القصص القرآبي من جانب الحيل التي تناولتها تلك السورة، بما يعزز لدى القارئ جمال النظم القرآني، ودقة التصوير، وروعة الأداء، ومحاولة استكشاف ما تدبره النفوس من الحيل والمكائد، والعمل علاج ما يمكن علاجه بدءً من نوازع النفس البشرية، ثم اصلاح الشأن الداخلي للأسرة والمجتمع ككل.

#### أهداف البحث:

يهدف هذا البحث إلى الآتى:

١- معرفة أنواع الحيل، وبيان ما يجوز منها وما لا يجوز، مع تطبيق ذلك على الحيل التي ذكرتما سورة يوسف.

٢- استخلاص الدروس والعبر من تلك الحيل والاستفادة منها في واقع الحياة اليومية واصلاح شأن النفس والأسرة، كون تلك الحيل تمت داخل هذين الإطار غالبًا.



#### منهج البحث:

اعتمد الباحث على المنهج الاستقرائي التحليلي كمنهج أساس في دراسته لهذا الموضوع، من خلال جمع وتتبع الآيات المتعلقة بالموضوع محل البحث، مع الاستفادة من مناهج البحث العلمي الأخرى وذلك وفق الأمور الآتية:

١ - دراسة الحيل الواردة في سورة يوسف دراسة تفسيرية تحليلية.

٢ - البدء بذكر الحيلة لأخذ التصور العام عنها.

٣- بيان الأساليب المتبعة في كل حيلة بشكل تفصيلي.

٤ - ذكر القرائن التي يستدل بما في فضح المحتالين المستنبطة من السورة نفسها.

٥ - عزو الآيات القرآنية إلى سورها.

٦- توثيق جميع العبارات، بعزوها إلى مصادرها وتوثيق تلك المصادر.

#### الدراسات السابقة:

هناك العديد من الدراسات السابقة التي تناولت موضوع الحيل سواءً من الجانب الفقهي أو من الجانب القرآني ومنها:

1- الحيل وأثرها في الفقه الإسلامي، رسالة ماجستير، صلاح الدين الهادي حسين، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية، الخرطوم، السودان، (١٩٩٧م)، وقد درست الحيل من جانب فقهي لبيان ما يجوز منها وما لا يجوز، وهو يختلف عن مادة هذا البحث شكلًا ومضمونًا.

٧- موقف القرآن الكريم من الحيل الفقهية، أطروحة دكتوراه، د. عبدالرحمن بن صالح بن عبدالله الخميس، جامعة الإمام محمد بن سعود، الرياض، المملكة العربية السعودية، كلية أصول الدين (قسم القرآن الكريم وعلومه) (٣٠٤ هـ/٢٠٠٢م)، وهذه الأطروحة تناولت الحيل من ناحية فقهية أيضًا في ضوء استقراء الآيات القرآنية، وذكرت أنواع كثيرة للمحتالين ك: اليهود، والمنافقين، والمشركين، وذكرت نوعًا من الحيل المشروعة كالخدعة في الحرب مستشهدةً بما ورد في سورة الأنفال، والأطروحة من حيث الجملة قيمة في بابما إلا أنها تختلف تمامًا عن مادة هذا البحث.

٣- منهج القرآن الكريم في إبطال الحيل، رسالة ماجستير، سعد بن سعيد بن محمد الغامدي، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، (٢٠٠٩هـ/ ١٤٣٠م)، وقد ركزت الدراسة فيها على حيل اليهود ومنهج القرآن الكريم في إبطالها، وهو ما يختلف تمامًا عن موضوع هذا البحث ومادته حيث تم تركيز الدراسة حول جزئية الحيل في سورة يوسف - عليه السلام.

### هيكلة البحث:

يتكون هذا البحث إضافة إلى المقدمة والنتائج من أربعة مباحث:

المبحث الأول: تعريف الحيل ومتعلقاتها وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الحيل لغة واصطلاحًا.

# الحيل في القرآن الكريم سبورة يوسف أنموذجًا.

المطلب الثانى: الألفاظ ذات الصلة.

المطلب الثالث: أنواع الحيل وأسبابها.

المبحث الثانى: الحيل في سورة يوسف وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: حيلة إخوة يوسف.

المطلب الثانى: حيلة امرأة العزيز.

المطلب الثالث: حيلة يوسف عليه السلام.

المبحث الثالث: الأساليب التي تم اتخاذها في تنفيذ الحيل وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الأساليب التي تم اتخاذها قبل الحيل.

**المطلب الثاني:** الأساليب التي تم اتخاذها أثناء الحيل.

المطلب الثالث: الأساليب التي تم اتخاذها بعد الحيل.

المبحث الرابع: قرائن فضح المحتالين وفيه مطلبان

المطلب الأول: اتمام المحتال لنفسه قبل توجيه التهمة إليه.

المطلب الثانى: تمافت حججه وعدم قدرتما على البقاء.

النتائج والتوصيات:

المصادر والمراجع:



### المبحث الأول: تعريف الحيل ومتعلقاتها

وفيه ثلاثة مطالب

المطلب الأول: تعريف الحيل لغةً واصطلاحًا

أولًا: تعريف الحيل لغةً

تختلف التعريفات اللغوية للحيل باعتبار المراد منها؛ ولذلك تعددت التعريفات اللغوية لتعدد المراد منها، يقول الرازي: «الحيل اسم من الاحتيال، وهو من الواو، وكذا: الحيل والحول يقال: لا حيل ولا قوة لغة في: (حول) وهو أحيل منه، وما أحيله لغة في: (ما أحوله) ويقال: ما له حيلة ولامحالة ولا احتيال ولا محال بمعنى واحد (۱۳)»، وقيل: الحيلة اسم من الاحتيال، الحيل والحول والحولة أصله الواو (۱۳)، وقال الزبيدي: «الحيلة من التحول؛ لأن بحا يتحول من حال إلى حال بنوع ولطف يحيل بحا الشيء عن ظاهره (۱۱)»، ويقول الفيروز آبادي: «الحيلة من التحيل وهو: الحذق وجودة النظر والقدرة على التصرف (۱۵)»، وقال المناوي: «الحيلة ما يتوصل به إلى حالة ما فيه خفية، وأكثر استعماله فيما في تعاطيه خبث، وقد يستعمل فيما في استعماله حكمة، وكذا قيل في وصفه تعالى: ﴿وَهُوَ

يتضح مما سبق في التعريف اللغوي أن الحيل تطلق في اللغة ويراد بها عدة معاني منها:

١ – الحذق وجودة النظر والقدرة على التصرف.

٢ - القوة يقال: ما له حيلة أي ما له قوة.

٣- التحول من حالة إلى أخرى أو من شيء إلى آخر.

٤- إتباع الطرق الخفية التي يتوصل بها إلى حصول المقصود، وقد يكون مذمومًا شرعًا، أو عقلًا، أو عادةً، وهذا الإطلاق لمعنى الحيلة هو الغالب في عرف الناس.

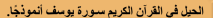
أما إذا كان التوصل إليه محمودًا فيكون معنى الحيلة في مثل هذه الحالة على النقيض من المعنى السابق، وقد أشار إلى هذا الراغب الأصفهاني بقوله: «وقد يستعمل فيما فيه حكمة (٧)».

والخلاصة أن الحيلة قد تستعمل في الخير أو الشر، وفق الغرض منها.

### ثانيًا: تعريف الحيل اصطلاحًا

كما تعددت تعاريف الحيل من الناحية اللغوية فقد تعددت كذلك من الناحية الاصطلاحية، وذلك بناء على تعدد الوجهة التي يعرفها بما صاحبها سواءً من الناحية الفقهية، أو الناحية العرفية، ومن تلك التعاريف ما عرفها به الإمام الشاطبي بقوله: «الحيلة تقديم عمل ظاهر الجواز لإبطال حكم شرعي وتحويله في الظاهر إلى حكم آخر (٨)».

ويرى ابن القيم أن الحيلة نوع مخصوص من التصرف والعمل الذي يتحول به فاعله من حال إلى حال، ثم غلب بالعرف استعمالها في سلوك الطرق الخفية التي يتوصل بما الرجل إلى حصول غرضه، بحيث لا يتفطن له إلا بنوع من الذكاء والفطنة (٩).





ويقول ابن قدامة في تعريفها: «هو أن يظهر عقدًا مباحًا يريد بها محرمًا، مخادعةً وتوسلًا إلى فعل ما حرم الله(١٠٠)»، ومن هنا يتضح أن كلًا من تعريف الإمام الشاطبي وابن قدامة المقدسي قد انصبَّ على الجانب الفقهي، حيث أنهم يتحدثون عن الحيل في الجانب الفقهي، بخلاف تعريف ابن القيم الذي عرفها من منظور أوسع، وهو ما ينسجم وطبيعة هذا البحث، لذا سيتم تناول الحيل هنا ليس من جانبها الفقهي، وإنما سيتم التركيز على الوسائل والأساليب التي يتوصل بما إلى تحقيق الأغراض أو قلب الحقائق بطرق خفية وأساليب ذكية من خلال استقراء سورة يوسف، للوقوف على أساليب التعبير القرآني، واستنباط ما يمكن استنباطه منها من الدروس والعبر.

### المطلب الثانى: الألفاظ ذات الصلة

لم يرد لفظ الحيلة صراحةً في القرآن الكريم إلا مرة واحدة في سورة النساء وهي قوله تعالى: ﴿ إِلَّا المُسْ تَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَٱلنِسَاءَ وَٱلْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٩٨] وهو عذرٌ عذر الله به المستضعفين الذين لا يستطيعون طريقًا ولا سبيلًا إلى الهجرة، فعذرهم الله بذلك وعفى عنهم، وقد وردت آيات أخرى فيها ألفاظ مقاربة للفظ الحيلة، أو مرادفة لها في المعنى، مثل المكر، والكيد، والخديعة، وأكثر ما تستعمل هذه الألفاظ (المكر، والكيد، والخديعة) في الفعل المذموم وهو الأشهر عند الناس، وقد تستعمل هذه الألفاظ في الفعل المحمود، وذلك بأن يقصد به فاعله استدراج غيره لما فيه مصلحته، كما يفعل بالصبي أو المريض إذا امتنع عن تناول الدواء مثلًا.

وعليه فسيتم بيان هذه المرادفات على النحو التالى:

### أولًا: المــكر

اللغة: الخديعة والاحتيال(١١١).

اصطلاحًا: هو إيصال المكروه إلى الإنسان من حيث لا يشعر، وهو من جانب الحق تعالى إرداف النعم مع المخالفات، وإبقاء الحال مع سوء الأدب، وإظهار الكرامات من غير جهد(١٢).

وقد ورد لفظ المكر في القرآن الكريم أكثر من أربعين مرة في سبعة عشر موضعًا(١٣).

#### ثانيًا: الكيد

لغة: قال ابن فارس: «الكاف والياء والدال أصل صحيح يدل على معالجة لشيء بشدة (١٠٠)»، والكيد: الخبث والمكر، كاده يكيده كيدًا ومكيدةً، وكذلك المكايدة، وكل شيء تعالجه، فأنت تكيده (١٠٠).

اصطلاحًا هو: إرادة مضرة الغير خفية، وهو من الخَلْق من الحيل السيئة، ومن الله التدبير بالحق لمجازاة أعمال الخلق (٢١٠).

وقيل: هو السعي في الحيلة والخديعة، ونهاية إلقاء الإنسان في أمر مكروه من حيث لا يشعر، ولا سبيل له إلا دفعه (۱۷). وقد ورد لفظ الكيد في القرآن الكريم أربعة وثلاثين مرة في ستة عشر موضعًا(۱۸).

#### ثالثًا: الخديعة

اللغة: قال ابن فارس: «الخاء والدال والعين أصل واحد، وذكر الخليل قياسه، فقال الإخداع: إخفاء الشيء وبذلك سميت الخزانة المخدع(١٠)» ومنه الحرب خدعة، والخدعة ما يخدع به الإنسان(٢٠).



الاصطلاح: عرفت بأنها الاحتيال والمراوغة بإظهار الخير مع بطلان خلافه ليحصل محصول المخادع(٢١).

والخداع والمكر والكيد الأصل أنها من الصفات الذميمة إلا في حالة ما لو كانت على سبيل المقابلة كأن يُخدع بالخادع، ويُمكر بالماكر، ويُكاد بالكائد فإنها تكون صفة مدح، ولهذا لا يجوز وصف الله بها على إلَّا على سبيل المقابلة كقول بالماكر، ويُكاد بالكائد فإنها تكون صفة مدح، ولهذا لا يجوز وصف الله بها على إلَّا على سبيل المقابلة كقول بالمكائد فإنَّ المُنفقِينَ يُخَذِيعُونَ اللّهَ وَهُوَ خَذِيعُهُمْ اللّهَ وَهُوَ خَذِيعُهُمْ اللّهَ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَل

يقول ابن القيم: «إن هذه الألفاظ (الخداع، والمكر، والكيد) كلّ منها ينقسم إلى قسمين: فمنها المذموم ومنها المحمود(٢٣)».

### المطلب الثالث: أنواع الحيل وأسبابها

#### وفيه فرعان:

### الفرع الأول: أنواع الحيل

الحيل ليست نوعًا واحدًا بل أنواعًا كثيرةً، ولهذا كثرت وجهات النظر حول تقسيمات الحيل بين موجز في تقسيمه لها ومتوسع في ذلك، فابن القيم في كتابه "إغاثة اللهفان" اقتصر في تقسيمها إلى قسمين فقال: «الحيل نوعان: نوع يتوصل به إلى ما أمر الله به، وترك ما نحى عنه، والتخلص من الحرام، وتخليص الحق من الظالم المانع له، وتخليص المظلوم من يد الظالم الباغي، فهذا النوع محمود يثاب فاعله ومعلمه.

ونوع يتضمن إسقاط الواجبات، وتحليل المحرمات، وقلب المظلوم ظالما، والظالم مظلومًا، والحق باطلًا، والباطل حقًا، وهذا النوع الذي اتفق السلف على ذمه وصاحوا بأهله من أقطار الأرض (٢٠٠)»، وهذا بعينه هو ما أقدم عليه أخوة يوسف – عليه السلام، وما صنعته امرأة العزيز، وهو ما سيتم بيانه لاحقًا.

وبمثل هذا التقسيم قسمها الدكتور مصطفى مخدوم في كتابه" قواعد الشريعة الإسلامية" حيث قسمها إلى قسمين: القسم الأول: حيلة مشروعة وهي ما يتوصل بما إلى فعل الواجب، أوترك المحرم، أو دفع الظالم، أو إحقاق الحق، أو السلامة من المكروه، ونحو ذلك مما يوافق مقاصد الشرع ونصوصه ولا يناقضها، فهذه حيلة مشروعة بلا خلاف متى كانت الوسيلة صحيحة، وقد تكون واجبة، أو مستحبة، أو مباحة.

وحقيقة هذا التقسيم أنه يتوصل بما هو مشروع إلى ما هو مشروع؛ ولهذا اتفقوا على مشروعية النطق بكلمة الكفر حال الإكراه بقصد إحراز النفس والمحافظة على الحياة(٢٠٠).

القسم الثاني: حيلة غير مشروعة، وقد عبر عنها الدكتور محمد راواس بأنها: التوصل بما هو مشروع لما هو غير مشروع، كالتوصل بفعل جائز لاستحلال المحرم، أو إبطال الحقوق، أو إسقاط الواجبات، أو تحريم الحلال، ونحو ذلك(٢٦).

وهناك تقسيم آخر للحيل باعتبار تفويت المقصد الشرعي كليًا أو جزئيًا، وهو ما ذكره الشيخ محمد الطاهر بن عاشور حيث قسم الحيل بناءً على ذلك إلى خمسة أنواع هي:

النوع الأول: حيل يفوت المقصد الشرعي كله ولا يعوضه بمقصد شرعي آخر، وهذا لا ينبغي الشك في تحريمه.

#### الحيل في القرآن الكريم سورة يوسف أنموذجًا.



النوع الثاني: الحيل على أمر مشروع بوجه ينقل ذلك المشروع إلى أمر مشروع آخر، مثل التجارة بالمال المجتمع خشية أن تنقصه الزكاة، فإنه إذا فعل ذلك استخدم المال في مأذون فيه، وانتقل ذلك المال من نفع الفقير إلى منافع عامة تنشأ عن تحريك المال، وانتقلت زكاته من زكاة النقدين إلى زكاة التجارة.

النوع الثالث: الحيل على أمر مشروع على وجه يسلك به أمرًا مشروعًا وهو أخف عليه من المنتقل منه، مثل: أن أنشأ سفرًا في رمضان لشدة الصيام عليه في حرٍ متنقلًا منه إلى قضاءه في وقت أرفق به، ومقام الترخيص إذا لحقت به مشقة.

النوع الرابع: الحيل في أعمال ليست مشتملة على معاني عظيمة مقصودة للشارع، وفي التحيل منها تحقيق لمماثل مقصد الشارع من تلك الأعمال، مثل: التحيل في الأيمان التي لا يتعلق بحاحق الغير، كمن حلف أن لا يدخل الدار، ولا يلبس الثوب، فإن البر هو تعظيم اسم الله تعالى الذي جعله شاهدًا عليه، فإذا ثقل عليه البر فتحيل لتقصي من يمينه بوجه يشبه البر فقد حصل مقصود الشارع من تحييب اسم الله، وفي هذا النوع مجال من الاجتهاد، وكذلك كثر الخلاف بين العلماء في صوره وفروعه.

النوع الخامس: حيل لا ينافي مقصد الشارع، أو هو يعين على تحصيل مقصده، ولكن منه إضاعة حق آخر، وهو مفسدة أخرى، مثل التحيل على تطويل عدة المطلقة حين كان الطلاق لانهاية له في صدر الإسلام حتى نزلت الآية وهي قوله تعالى: ﴿وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوَّا ﴾ [البقرة: ٢٣١]، فجعل صورة الفعل المشروع استهزاء بالشريعة لما قصد به اضرار الغير(٢٠٠).

وهذا التقسيم للحيل يركز على القضايا الفقهية تركيزًا كليًا ونحن إذا نظرنا إلى سورة يوسف وما اشتملت عليه من أنواع الحيل لرأينا أن كل منها يندرج تحت نوع من هذه الأنواع، فمثلًا: حيلة إخوة يوسف – عليه السلام – بإلقائه في الجب وادعاء أن الذئب أكله حيلة محرمة؛ لما فيها من إبعاده عن والده، وجعله عبدًا بعد أن كان حرًا، وفحو ذلك من المفاسد.

وهكذا حيلة امرأة العزيز في غلق الأبواب حيلة محرمة؛ لأنها قصدت منها فعل الفاحشة، بخلاف حيلة يوسف – عليه السلام – في جعل السقاية في رحل أخيه فهي حيلة مباحة؛ لأنها تؤدي في الأخير إلى لم الشمل وإظهار الحقيقة التي تم إخفاؤها لفترة طويلة، فالحكم على الحيلة من حيث الحل والحرمة يعود إلى نية الشخص نفسه والدافع الذي دفعه لذلك، والمآل الذي ستؤول إليه.

### الفرع الثاني: أسباب الوقوع في الحيل في ضوء سورة يوسف

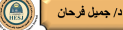
أشارت سورة يوسف للعديد من الأسباب التي أدت إلى الوقوع في تلك الحيل التي تناولتها السورة ومنها:

#### ١- الحسيد

وهذا هو ما أوقع إخوة يوسف فيما أقدموا عليه، كما قال أبو حفص عمر بن علي الدمشقي في كتابه اللباب في علوم الكتاب: «اعلم أنه لما قوي الحسد وبلغ النهاية قالوا: لابد من تبعيد يوسف من أبيه، وذلك لا يحصل إلا بأحد طريقين: القتل، أو التغريب(٢٨)» ولقد حكى لنا القرآن أن يعقوب - عليه السلام - كان له من الأبناء اثني



### الحيل في القرآن الكريم سورة يوسف أنموذجًا.



عشر ابنًا، وقد كان أشدهم حبًا إلى قلبه وألصقهم به يوسف - عليه السلام - لكونه أصغرهم سنًا من ناحية، إضافةً إلى ما رزقه الله من الطلة البهية من ناحية أخرى، فقد روى أنه أوتى شطر الحسن (٢٩).

فلما رأى إخوة يوسف حب أبيهم الشديد ليوسف أخذهم الغيرة وفعل بهم الحسد فعله، حتى قالوا كما حكى القرآن عنهم: ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَمَلَلِ مُّبِيرِتِ ﴾ [يوسف: ٨] أي لفي خطاءٍ بيَّن بإيثاره يوسف وأخاه علينا(٢٠٠)؛ ولذلك فقد دبروا له مكيدة لإبعاده عن أبيهم والتخلص منه، ظنًا منهم أن حب أبيهم سيعود إليهم بعد فقده ليوسف.

#### ٢-شعور الأقران بعدم المساواة بينهم

إذ الغالب في الأقران وجود التنافس فيما بينهم، فإذا ما شعر بعضهم بأن هناك من يشجع طرفًا على حساب الطرف الآخر أو يقدمه عليه ولو من جانب معنوي كالحب والمدح والثناء، فإن هذا سبب قوي من قبل الطرف الآخر للبحث عن حيلة يوقعه فيها ويتخلص منه، وهو ما أحسَّ به إخوة يوسف، وهو الدافع الرئيس لما أقدموا عليه ولهذا فقد ركز الإسلام على هذا الموضوع وأولاه اهتمامًا كبيرًا، فقد روي عن النعمان بن بشير أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: (اعدلوا بين أبنائكم، اعدلوا بين أبنائكم)(١٦).

# ٣- إتباع الهوى والشهوات والرغبة في تحقيق المصالح الدنيوية العاجلة

وهذا ناتج عن ضعف الإيمان واليقين المؤديان إلى تقديم الدنيا ولذاتها على الآخرة(٢٢)، وهو السبب الرئيس الذي دفع امرأة العزيز إلى مراودة يوسف - عليه السلام - عن نفسه، كما أخبرت عن نفسها فيما حكاه القرآن عنها بقولها: ﴿ وَمَا أَبُرِئُ نَفْسِيٌّ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَقَّ ﴾ [يوسف: ٥٦]

# ٤- التوصل إلى الأغراض المشروعة بما ظاهره الحيلة إذا لم يخالف نصًا شرعيًا أو حكمًا مقررًا(٢٣٠):

كما فعل يوسف - عليه السلام - مع إخوته حينما وضع السقاية في رحل أخيه، وغرضه من ذلك هو لم شمل الأسرة، وإظهار الحقيقة في ادعائهم بأن الذئب قد أكله، ولم يكن قصده بتاتًا إلصاق التهمة بشخص بريء؛ لأنه كان قد اتفق مع أخيه على جعل السقاية في رحله(٢١)، فلما كان هذا غرضه لم تكن هذه الحيلة محرمة، فالمعيار في حِل الحيلة وحرمتها راجع إلى قصد الشخص، والدافع له إلى ذلك، والمآل الذي ستؤول إليه، ولهذا يقول القرطى في قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ كِدُنَا لِيُوسُفَ ﴾ [يوسف: ٧٦] «في الآية دليل على جواز التوصل إلى الأغراض بالحيل، إذا لم تخالف شريعة ولا هدمت أصلًا(٢٠٠)».



### المبحث الثاني: الحيل في سورة يوسف

وفيه ثلاثة مطالب

### المطلب الأول: حيلة إخوة يوسف - عليه السلام

يوسف - عليه السلام - هو يوسف بن يعقوب (إسرائيل الله) بن إسحاق بن إبراهيم -عليهم السلام- وهو أحد أولاد يعقوب الاثني عشر ذكرًا، قال صلى الله عليه وسلم عن يوسف فيما أخرجه البخاري وأحمد عن ابن عمر: (الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم)(٢٠٦).

وقد كان يعقوب يحب يوسف -عليهما السلام- أكثر من سائر إخوته، كما قال الله تعالى: - حاكيًا على لسان إخوة يوسف ﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَّا وَخَوْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَلِ مُبِينٍ ﴾ [يوسف: ٨].

وهم هاهنا قد «بينوا السبب الذي لأجله قصدوا إيذاء يوسف: وهو أن يعقوب - عليه الصلاة والسلام - كان يفضل يوسف وأخاه على سائر إخوته في الحب، فتأذوا منه لوجوه.

أحدها: أنهم كانوا أكبر منهما سنًا.

وثانيها: أنهم كانوا أكثر قوةً وأكثر قيامًا بمصالح الأب منهما.

وثالثها: أنهم القائمون بدفع المضار والآفات، والمشتغلُون بتحصيل المنافع والخيرات(٢٣)».

ولذلك لم يجدوا بأسًا في التخلص من يوسف، حيث راودوا أباهم في الإذن له بالخروج معهم وقد بيتوا بأنفسهم التخلص منه، وحينما أذن له بالخروج معهم دبروا له تلك الحيلة الماكرة حيث ألقوه في الجب وزعموا أن الذئب قد أكله، وقد كان عمر يوسف - عليه السلام - حينما ألقوه في الجب سبع عشرة سنة كما أورد ذلك الشيخ محمد الطاهر بن عاشور عند قوله تعالى: ﴿قَالَ يَكُبُشَرَىٰ هَلَاا غُلُونَ ﴾ [يوسف: ١٩] قال: «والغلام من سنه بين العشر والعشرين وكان سن يوسف عليه السلام يومئذ سبع عشرة سنة (٢١)».

بینما یری أبو حیان أن بقاء یوسف عند المتاع دلیل علی صغر سنه إذ لو کان ابن ثمان عشرة سنة أو ابن سبع عشرة سنة لكان یستبق معهم (۲۹).

ولعل ما ذهب إليه أبو حيان هو الصواب من كون يوسف صغير السن؛ إذ لو كان قد تجاوز السابعة عشرة من عمره لكان أقدر على مقاومتهم، أو على أقل الأحوال تركهم والعودة إلى أبيه فور إيذائهم له، إذ قد بدؤوا بإيذائهم له بعد غيابهم عن أبيه مباشرةً.

## المطلب الشاني: حيلة امرأة العزيز

أعظم الفتن من حيث الإجمال هي فتنة النساء، لما روي عن المصطفى الحبيب صلى الله عليه وسلم أنه قال: (مَا أَدَعُ بَعْدِي فِتْنَةً أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنْ النِّسَاءِ)(٤٠٠).

ومن هنا فقد تعرض يوسف - عليه السلام - لهذه الفتنة والمحنة، وهي محنة عرض الفاحشة عليه، ولولا أنه معصوم بعصمة الله له لما استطاع أن يقف أمامها، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ هَـمَتْ بِهِ مِ وَهَمَّ بِهَا لَوَلَا أَن رَّءَا



بُرُهَكنَ رَبِّوَء كَذَاكِ لِنَصِّرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوَة وَٱلْفَحْشَاءَ ۚ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [يوسف: ٢٤] فالفتنة كانت عظيمة حيث والمرأة بنفسها هي من عرضت عليه الفاحشة، وهيئت المكان، وغلقت عليه الأبواب، وتوعدته إن رفض طلبها بالعذاب، حيث قالت كما حكى القرآن عنها: ﴿وَلَبِن لَّرْ يَقْعَلْ مَا ٓ ءَامُرُهُ وَلَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِّنَ الصَّغِينِ ﴾ [يوسف: ٣٢].

أضف إلى ذلك أن المرأة كانت ذات منصب وجمال، فلما رفض يوسف طلبها، وفر من بين يديها دبرت له حيلة أخرى عله يرضخ لطلبها من جهة، وكي تظهر شرفها بعد فشل خطتها الأولى من جهة ثانية، حيث أن «المرأة لا تحب من يتجاهلها، وإنما تحب أن تكون مطلوبة لا طالبة، فالتجاهل يثير ثائرتما(١٠)»، وسوف يتم بيان هذه الحيل عند الحديث عن أساليب المحتالين إن شاء الله تعالى.

كما أنها دبرت حيلةً ثالثة لتتخلص من شماتة النسوة اللاتي أخذن يشمتن بها بسبب مراودتها ليوسف، فقد ضيفتهن وآتت كل واحدة منهن سكينًا وطعامًا تنشغل به، ثم أمرت يوسف بالخروج عليهن بعد أن أضافت إلى ما فيه من جمال مكتسب خلقةً من الله أنواعًا من الزينة والأبحة، قال الإمام الشعراوي: «وهن حينما آذين امرأة العزيز بتداول خبر مراودتما له عن نفسه تخيلن له صورة ما من الحسن لكنهن حينما رأينه فاقت حقيقته المرئية كل صورة تخيلنها عنه، فحدث الانبهار لهن، وأول مراحل الانبهار هي الذهول الذي يجعل الشيء الذي طرأ عليك يذهلك عما تكون بصدده (٢٠)»، وهكذا استطاعت امرأت العزيز أن توقعهن في هذه الحيلة الماكرة حينما رأين يوسف بتلك الطلة البهية فه لقط ذهب بعقولهن حتى إن المرأة منهن لتقطع يدها وهي لا تشعر بألم القطع (٢٠)».

#### المطلب الثالث: حيلة يوسف - عليه السلام

حيلة يوسف – عليه السلام – هي ما دبره من الأسباب والوسائل التي صنعها يوسف – عليه السلام – لأحذ أخيه وإبقائه عنده، وكانت بداية تلك الحيلة حينما جاء إخوته للمكيل فطلب منهم أن يأتوا بأخيهم الأصغر من أبيهم حتى يكيل لهم، ووضع بضاعتهم في رحالهم ليشددوا العزم على أبيهم في أخذه معهم للكيل، وبنلك قال تعالى: ﴿وَلَمّا جَهَّزَهُم يَجَهَازِهِم قَالَ أَنْتُونِي بِأَخِ لَكُم مِّنْ أَبِيكُم اللا تَرَوْنَ أَنِي أُو فِي الْكَيْلُ وَأَنّا خَيْرُ وبندلك قال تعالى: ﴿وَلَمّا جَهَّزَهُم يَجَهَازِهِم قَالَ الْمُتُونِي بِهِ عَالُوا سَنْرُودُ عَنْهُ أَبّاهُ وَإِنّا لَفَنعِلُونَ ﴿ وَاللّا سَنْرُودُ عَنْهُ أَبّاهُ وَإِنّا لَفَنعِلُونَ ﴿ وَاللّا سَنْرُودُ عَنْهُ أَبّاهُ وَإِنّا لَفَنعِلُونَ ﴿ وَقَالُ الفِتْيَلِيهِ الْجَعَلُوا بِضَاعَتُهُم فِي رِعَالِهِم لَعَلّهُم يَعْرِفُونَهَا إِذَا انقابُوا إِلَى أَهْلِهِم لَعَلَهُم يَرْجِعُونَ ﴾ وَقَالُ لِفِتْيَلِيهِ الْجَعَلُوا بِضَاعَتُهُم فِي رِعَالِهِم لَعَلَهُم يَعْرِفُونَها إِذَا انقابُوا إِلَى اللّه المِهم وحدث ما قصّا الله علينا إيسف: ٥٩ - ٦٦ فكانت هذه أول وسيلة لتدبير هذه الحيلة، بل يعتبر وضع البضاعة في الرحال وإرجاعها إلى مع أبيهم حيلة ليتمكنوا من أخذ أخيهم من أبيهم واحتجاجهم بالبضاعة التي ردت إليهم، وحدث ما قصّا الله علينا مع أبيهم يعقوب – عليه السلام، وأخذوا منه ولده الذي أحبه حب يوسف، وانطلقوا به إلى العزيز يوسف – عليه السلام – ليواصل تدبيره لانتزاعه من بين أيديهم، قال تعالى: ﴿وَلَمّا دَخَلُواْ عَلَى يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَلُهُ فَلَ الْبَاتِرَاع أَخْدِه منهم بدءً بطمأنته له بقوله: ﴿ إِنّى أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَاعِسُ بِمَا طَافُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ ثم أوعز بحيلته لانتزاع أخيه منهم بدءً بطمأنته له بقوله: ﴿ إِنْ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَاعِسُ بِمَا طَعُمانِه له بقوله: ﴿ إِنْ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَاعِسُ الْعَلَيْ عُمَلُونَ ﴾ ثم أوعز بحيلته لانتزاع أخيه منهم بدءً بطمأنته له بقوله: ﴿ إِنْ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَاعِلُهُ أَنْ عُمَلُونَ ﴾ أوعز



إلى حدمه بتنفيذ ما أمرهم به كما بين ذلك القرآن ﴿فَلَمَّا جَهَّرَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنٌ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُوْتَ ﴿ قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَاذَا تَقْقِدُونَ ﴿ قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلَمْنَ مُؤَذِّنٌ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرِ وَأَنَا بِهِهِ رَعِيمٌ ﴿ قَالُواْ تَاللّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا وَلَمْنَ جَآءَ بِهِهِ حِمْلُ بَعِيرِ وَأَنَا بِهِهِ رَعِيمٌ ﴿ قَالُواْ تَاللّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَا لِيُوسُفَّ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن سَرِقِينَ ﴾ [يوسف: ٧٠–٧٣] حتى قوله تعالى: ﴿كِدُنَا لِيُوسُفَّ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن

## المبحث الشالث: الأساليب التي تم اتخاذها في تنفيذ الحيل

#### وفيه ثلاثة مطالب

### المطلب الأول: أساليب المحتالين قبل تنفيذ حيلهم

هناك العديد من الأساليب التي يلجأ إليها أصحاب الحيل بغرض إيقاع الآخرين في حيلهم ومصائدهم، ومن خلال البحث في سورة يوسف - عليه السلام - تبين أن هناك العديد من الأساليب التي سلكها أصحابحا في تنفيذ حيلهم ومنها:

### ١ - استثارة الآخرين لكسب ثقتهم

كعادة المحتالين أنحم يستخدمون العبارات التي فيها إنكار على من لا يثق بحم، كقولهم مثلًا: ألست محل ثقتك؟! هل تستخينني؟! لم أتوقع أن ترفض طلبي! ونحو ذلك من العبارات التي فيها استثارة للآخرين حتى يتم إيقاعهم فيما دبروا لهم من حيل.

ولهذا فإن إخوة يوسف - عليه السلام - لما كانوا يعلمون أن أباهم لا يطيق فراق يوسف - عليه السلام، فقد حاولوا أن يقنعوه بأن يأذن له في الذهاب معهم واستخدموا أسلوب الاستغراب والإنكار على أبيهم في عدم الإذن له بذلك، فلسان حالهم كأنهم يقولون: إن هذا خلاف ما ينبغي أن يكون فهل تستخيننا في ذلك؟! ولهذا قالوا كما حكى القرآن عنهم: ﴿قَالُواْ يَنَآبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنْنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنّا لَهُو لَنَصِحُونَ ﴾ [يوسف: ١١] فربدأوا أولًا بالإنكار عليه في ترك إرساله معهم وحفظه مع نفسه من بينهم، كأنهم قالوا: إنك لا ترسله معنا أتخافنا عليه؟! ﴿وَإِنّا لَهُو لَنَصِحُونَ ﴾ [يوسف: ١١] ... ومعناه إنا عاطفون عليه، بارون به، قائمون بمصلحته (مناس، ثم بينوا لأبيهم أن قصدهم من طلب إرسال يوسف معهم إنما هو إدخال السرور والبهجة عليه لا أكثر لا أقل، فمقصودهم من قولهم: ﴿يَنَآبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَا عَلَى يُوسُفَ ﴾ «استجاشتة - أي: أباهم - لنفي هذا الخاطر ومن ثم يفقد اصراره على احتجاز يوسف، فهي مبادرة ما كرة خبيثة (ناس)».



#### ٢-تبديد تخوف الآخرين منهم وإيجاد بعض الضمانات

لقوة دهاء المحتالين كأنهم يقرؤون أفكار الآخرين وما يدور في أذهانهم من التخوف والارتياب من تصرفاقم، ولهذا فهم يحاولون تبديد هذا الشعور وهذا التخوف عبر إيجادهم لبعض الضمانات تمامًا كما فعل إخوة يوسف عليه السلام - حينما علموا أن حب أبيهم الشديد ليوسف قد يمنعه من إرساله معهم خوفًا من أن يصيبه أي مكروه، ولهذا بددوا تخوفه من ذلك بأنهم أهل لحفظه ورعايته حيث قالوا: ﴿لَيِنَ أَكَلُهُ ٱلذِّنْبُ وَثَحَنُ عُصِّبَ أُ إِنَّا لَخَسِرُونَ ﴾ [يوسف: ١٤] ردًا على قول أبيهم: ﴿وَأَخَافُ أَن يَأْكُهُ ٱلذِّنْبُ وَأَنتُمْ عَنْهُ عَنْهُ وَنَا الذئب عليه ونحن جماعة قوية هكذا فلا خير فينا لأنفسنا، وإننا لخاسرون، فلا نصلح لشيء أبدًا...، وهكذا استسلم الوالد الحريص لهذا التوكيد ولذلك الإحراج(٢٠)».

بهذه الحيلة وذلك الأسلوب حاولوا أن يوجدوا ضمانة لأبيهم من عدم وصول الذئب إليه، تتمثل في كثرة عددهم وقوتهم، ولذلك فيستحيل وصول الذئب إليه، وأكدوا قولهم هذا بأنه لو حصل ذلك فإنه علامة على خسرانهم وهو ما لم يسمحوا به أن يحصل أبدًا.

### ٣-مدح الآخرين والثناء عليهم كي يسهل إيقاعهم في الحيلة

من أساليب المحتالين هو المدح والإشادة بالآخرين ممن يريدون اجترارهم للوقوع في حيلهم، وهذا الأسلوب هو الذي اتبعته امرأة العزيز في مراودتما ليوسف عن نفسه، حيث كان يوسف شابًا ممتلئًا حيويةً ونشاطًا، أضف إلى ذلك ما كان يتمتع به من جمال بارع، وحسن ليس له مثيل.

كما أن امرأة العزيز كانت كذلك في غاية الحسن والجمال، وهي لازالت في مرحلة الفتوة وهيجان الشهوة، ويكفي أن نعرف حسنها من كونها امرأة العزيز، ولذلك زينت لها نفسها - الأمارة بالسوء - مراودة يوسف عليه السلام، وقد بدأت تمدحه وتثني عليه وتذكره بمحاسن نفسه كي تشوقه إلى نفسها، حيث قال ابن إسحاق والسعدي: لما أرادت امرأة العزيز مراودة يوسف عن نفسه جعلت تذكره محاسن نفسه وتشوقه إلى نفسها فقالت له: يا يوسف ما أحسن شعرك! قال: هو أول ما ينتثر من جسدي، قالت: يا يوسف ما أحسن عينيك! قال: هي أول ما تسيل إلى الأرض من جسدي، قالت: ما أحسن وجهك! قال: هو للتراب يأكله(١٨٠٠).

إذًا فهي بمذا المدح والإطراء تحاول أن توقعه في شباك حيلتها، وتتوصل إلى مقصدها.

# ٤-الكرم غير المعهود

ومن ضمن أساليب المحتالين هو الكرم والضيافة خصوصًا إذا لم يكن ذلك من طبائعهم المعتادة، أو كان المتكرم له غير متوقع لكل تلك الحفاوة، ومع ذلك فلا ينبغي الشك في كل كرم وضيافة، ولكن يبقى هذا أسلوب من أساليب المحتالين، ويعرفه الشخص من خلال قرائن الأحول، كأن يكون بين المتكرم والمتكرّم له عداوةً أو منافسةً أو غيرها مما يستدل به على ذلك.



ويظهر هذا واضحًا من خلال تصرف امرأة العزيز حينما سمعت النسوة في المدينة يعيرنها بما أقدمت عليه، فما كان منها إلا أن أرسلت إليهن أي راسلتهن ففي الكلام حذف، أي أرسلت إليهن تدعوهن إلى وليمة لتوقعهن فيما وقعت فيه (٤٩)، فهي إنما دعتهن للضيافة إكرامًا لهن ومكرًا بمن، ولتعذر في يوسف لعلمها أنهن إذا رأينه دهشن وافتتن به (٥٠)، وزيادةً في التمويه وإظهارًا لهن أن الأمر لا يعدو أن يكون ضيافةً عابرة، فقد اعتدت لهن متكًا" أي هيأت لهن في مجلس طعامهن ما يتكئن عليه من الوسائد والنمارق وما يشبه ذلك (٥٠).

وقيل: المتكأ طعام يحز حرًا كأن القاطع يتكأ عليه بالسكين (٢٥)، وقيل: المتكأ هو الشيء الذي يستند إليه الإنسان حتى لا يطول به ملل من كيفية جلسته (٥٠).

وعلى كل حال سواءً كان المقصود بالمتكأ تميئة المكان من الوسائد والنمارق، أو تقديم الطعام والفواكه الذي يحتاج إلى قطعها بالسكين، فالمقصود أنها قد بالغت في إكرامهن كي توقعهن في حيلتها التي دبرتما لهن، ومن هنا يتضح أن الكرم قد يستخدم كوسيلة من وسائل المحتالين.

#### ٥-أخذ معلومات عامة عمن يراد إيقاعه في الحيلة

وهو من أخطر أساليب المحتالين، حيث أنهم في الغالب يأخذون تصور عام عن الشخص الذي يريدون إيقاعه في الحيلة، كمعرفة بلده، أو اسم، أو اسم بعض أقاربه، حتى يمكن الدخول إليه من هذا الجانب، وقد استخدم يوسف – عليه السلام – هذا الأمر، غير أنه وظف ذلك في الخير إذ قصد بذلك لم شمل الأسرة التي فُرِق بين بعضها، ويتضح هذا جليًا من قول يوسف لإخوته: ﴿أَنْتُونِي بِأَخِ لَكُمْ مِنْ أَبِيكُم ﴾ [يوسف: ٥٩]، حيث يُفهم من هذا أنه تركهم يأنسون إليه، واستدرجهم حتى ذكروا له منهم على وجه التفصيل، وأن لهم أحًا أصغر من أبيهم لم يحضر معهم؛ لأن أباهم يجبه ولا يطبق فراقه فلما جهزهم بحاجات الرحلة قال لهم: إنه يربد أن يرى أخاهم هذا(٤٠٠).

وهكذا استطاع يوسف - عليه السلام - أن يجرهم إلى الحيلة التي دبرها لهم دون أن يشعروا، حيث بدأ بأخذ معلومات عامة عنهم ليتوصل بما إلى ما أراد، كما ذكر الإمام الشوكاني أنه قال لهم: «ما أنتم؟ وما شأنكم فإني أنكركم؟ فقالوا: نحن قوم من أهل الشام جئنا نمتار ولنا أبّ شيخٌ صديقٌ نبيٌ من الأنبياء اسمه يعقوب قال: كم أنتم؟ قالوا: عشرة، وقد كنا اثني عشر فذهب أخ لنا إلى البرية فهلك، وقد كان أحبنا إلى أبينا، وقد سكن بعده إلى أخ له أصغر منه هو باقٍ لديه يسكن إليه، فقال لهم حينانٍ: ﴿ أَنَّهُونِي بِأَخٍ لَكُم مِن الرسائل والأساليب أثناء الحيلة حتى تدبير الحيلة لتي رسمها في ذهنه، حتى يحقق أهدافه وهنا ينتقل مباشرة لتدبير الوسائل والأساليب أثناء الحيلة حتى ييق الأمر وكأنه طبيعي ولا تلتفت إليه الأنظار.

### المطلب الثاني: أساليب المحتالين أثناء تنفيذ حيلهم في ضوء سورة يوسف

### ١- قلب الحقائق وإظهارها خلاف الواقع:

الأصل في الحيلة برمتها هي قلب للحقائق وإظهارها بخلاف الواقع، وكل الوسائل والأساليب هي لتحقيق هذا الغرض، كأن يُتهم العفيف بالفاحشة، أو البريء بالسرقة، ونحو ذلك فلاشك أن من يقترف ذنبًا أو يرتكب جرمًا يبحث عمن يلصقه به، خصوصًا إذا كان صاحب سلطة وبيده القرار، وهذا هو ما فعلته امرأة العزيز مع يوسف



- عليه السلام - حيث أنه لما امتنع منها ورفض أن يجيبها إلى طلبها، إضافةً إلى ظهور زوجها بصورة مفاجئة وغير متوقعة وهي على تلك الحالة، لم يكن أمامها من حيلة إلا أن تقلب الحقيقة وتعكس القضية، فرمت يوسف بذنبها وكأنه هو من يريدها عن نفسها وليست هي التي تراوده عن نفسه، ولهذا قالت لزوجها: ﴿مَا جَزَاءُ مَنْ الرَّادَ بِأَهْلِكَ سُوّءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْعَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٢٥] وإنما قالت ذلك إيهامًا لزوجها أنما فرت منه، تبرئةً لساحتها عند زوجها، وإغراءً له عليه، انتقامًا لنفسها لما امتنع منها (٢٥) يقول الزمخشري: « لما اطلع منها زوجها على تلك الهيئة المريبة وهي معتاضة على يوسف وتخويفه طمعًا في أن يؤتما خيفةً منها ومن مكرها (٢٥)» ولهذا ساحتها عند زوجها من الريبة، والغضب على يوسف وتخويفه طمعًا في أن يؤتما خيفةً منها ومن مكرها (وجها على يقول الألوسي رحمه الله: «ولقد أتت في تلك الحالة التي يدهش فيها الفطن اللوذعي حيث شاهدها زوجها على السلام عن رأيه في استعصائه عليها وعدم مواتاته لها بإلقاء الرعب في قلبه من مكرها، طمعًا في مواقعته لها السلام عن رأيه في استعصائه عليها وعدم مواتاته لها بإلقاء الرعب في قلبه من مكرها، طمعًا في مواقعته لها مكرهًا عند بأسها عن ذلك مختارًا (١٠٥)».

وقد استطاعت أن تخرج من هذه الورطة وهذا المأزق حيث ألقت المرأة الاتمام على يوسف - عليه السلام - في شكل سؤال تبريري للهروب من تبعية الطلب وإلقاء التهم على يوسف ﴿مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوّءًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْعَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ (١٥)، فحينما تيقنت الفضيحة عكست القضية، ليصير البريء في هذه الحالة مذنبًا والمذنب بريعًا، وذلك أن النساء لهن في هذا الباب من المكر والحيل ما لا يكون للرجال لأن كيدهن في هذا الباب يورث من العار ما لا يورث كيد الرجال (١٠).

### ٢- اقتراح العذاب والمشاركة في تقرير العقاب:

زيادةً في نفي الشك والريبة يحاول المحتال - خصوصًا إذا شعر أن الناس بدؤوا يشكون فيه - أن يبادر إلى اقتراح نوعية العقوبة مكر ودهاء من وجهين هما: أ- قد يختار العقوبة الأخف كي لا يتم اختيار عقوبة أشد.

ب- صرف الذهن تمامًا عن التفكير في أنه من صنع ذلك أو أن له به علاقة.

ومن خلال النظر في سورة يوسف - عليه السلام - تبين أنه قد تم اقتراح العقوبة في موضعين، أحدهما حينما تفاجأت امرأة العزيز بظهور زوجها وهي على تلك الحالة فبادرت بإلصاق التهمة بيوسف، وزيادة في التمويه اقترحت العقوبة له، كما في قوله تعالى: ﴿مَا جَزَاءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوّءًا إِلّا أَن يُسْجَنَ أَوْعَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [يوسف: ٢٥] وفي هذه الجملة من اللطائف والإشارات التي تدل على دهائها وقوة حيلتها ما فيها، كما بين ذلك الإمام الرازي حيث قال: «وفي هذه الآية لطائف... ومنها أن حبها الشديد ليوسف حملها على رعاية دقيقتين في هذا الموضع وذلك لأنها بدأت بذكر السجن وأخرت ذكر العذاب؛ لأن المحب لا يسعى في إيلام المحبوب، وأيضًا لم تذكر بأن يوسف يجب أن يعامل بأحد هذين الأمرين بل ذكرت ذلك ذكرًا كليًا صونًا للمحبوب عن الذكر بالسوء والألم، وأيضًا قالت إلا أن يسجن والمراد أن يسجن يومًا أو أقل على سبيل التخفيف

# د/ جمیل فرحان

### الحيل في القرآن الكريم سورة يوسف أنموذجًا.



فأما الحبس الدائم فإنه لا يعبر بهذه العبارة بل يقال: يجب أن يجعل من المسجونين، ألا ترى أن فرعون هكذا قال حين تمدد موسى - عليه السلام - في قوله: ﴿لَهِن ٱتُّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ﴾ [الشعراء: ٢٩](١١)».

وقد استطاعت امرأت العزيز أن تتدارك الموقف بقوة حيلتها ومكرها، حيث صورة نفسها عند زوجها أنها بريئة مما قد يشك فيها، وزيادةً في حيلتها أخذت تقترح العقوبة، وهي في هذا تكون قد احتالت من وجهين: الأول: فيه مبالغة في إظهار العفة، حيث أنها تقترح العقوبة التي تصور نفسها لزوجها بأن هذا سيشفى غليلها، ويرد اعتبارها.

والثانى: أن اختيارها لهاتين العقوبتين المتمثلتين بالسجن - وهو التوقيف لمدة يسيرة كما مر - أو العذاب، فيه دليل على قوة بداهتها وعظيم حيلتها، حيث لم تترك الأمر في تحديد العقوبة لزوجها، خوفًا من أن يبالغ في العقوبة حيث تصير إلى حد القتل أو الطرد، وهي لا تريد هذا ولا ذاك لأمرين هما:

أ- لعلمها بحقيقة الأمر، وأن يوسف بريء مما تتهمه به براءة الذئب من دمه، فلا تحب أن تؤذيه مرتين، الأولى: في اتحامه وهو بريء، والثانية: في إنزال العقوبة الشديدة به، فتجمع عليه مفسدتين كما يقال «حشفًا وسوء كيله(٢٠٠)». ب- كي لا يطرده من القصر وهي لا تحب ذلك.

إذًا فليس كل مبادرة إلى اختيار العقوبة دليل على براءة الشخص، بل لابد من التأكد والتمحيص حتى يثبت صلته بهذه القضية أو تلك أو براءته منها.

#### ٣- جعل تحديد العقوبة على من يراد إيقاعهم في الحيلة:

ويتضح هذا جليًا من صنيع يوسف - عليه السلام - حينما جعل السقاية في رحل أخيه مع الاتفاق سلفًا بينهما على ذلك، حتى إذا اتُّهِموا بالسرقة ونفوا التهمة عنهم بشدة، رد يوسف الحكم إليهم فيما لو اتضح أن الذي أخذ السقاية منهم، وهي مقدمة أولية من مقدماته التي يهدف من ورائها إلى لم شمل الأسرة، ولهذا قال تعالى: ﴿ فَبَكَأَ بِأُوْعِيَتِهِمْ قَبُلَ وعَلَاءٍ أُخِيدٍ ثُمَّ ٱسْتَخْرَجَهَا مِن وعَآءٍ أُخِيدٍ ﴾ [يوسف: ٧٦] لأنه ليس من دينه أن يتملك السارق وإنما له عندهم جزاء آخر، فلو ردت الحكومة إلى دين الملك لم يتمكن يوسف من إبقاء أخيه عنده، ولكنه جعل الحكم منهم ليتم له ما أراد(٢٣).

وهنا ينكشف طرف التدبير الذي ألهمه الله يوسف، فقد كان المتِبَع في دين يعقوب أن يُؤخذ السارق رهينةً أو أسيرًا أو رقيقًا في مقابل ما يسرق، ولما كان إخوة يوسف موقنين بالبراءة، فقد ارتضوا تحكيم شريعتهم فيمن يظهر أنه سارق؛ ذلك ليتم تدبير الله ليوسف وأخيه (٢٤).

### ٤- استخدام أسلوب التمويه لإبعاد الآخرين عن الشك والريبة:

من الأساليب التي يستخدمها المحتالين أثناء حيلهم هو أسلوب التمويه أو التورية، كي يصرف أذهان الآخرين عن التفكير في أن له أي علاقة بهذه الحيلة أو أنما من تدبيره ويبدوا هذا الأسلوب فيما فعله يوسف - عليه السلام - حينما بدأ بتفتيش أوعية إخوته وأخر وعاء أخيه (بنيامين) مع علمه أن الصواع في رحله، ولهذا روي أنه قال حينما لم يبق إلا صواع بنيامين: «ما أضن أن هذا أخذه، فقال إخوته والله لا يترك حتى ينظر في رحله، فإنه أطيب لأنفسكم ولأنفسنا، فلما فتحوا متاعه استخرجوه منه (١٥٠)»، فكونه بدأ بأوعيتهم تمكين للحيلة وإبعاد لظهور أنما حيلة (٢٦١).



وكان الهدف من البدء بتفتيش أوعيتهم وهم عشرة قبل وعاء شقيقه، كي ينفي احتمال ظنهم بأنه طلب منهم أن يأتوا بأخيهم معهم ليدبر هو هذا الأمر، وفتش وعاء شقيقه من بعد ذلك ليستخرج منه صواع الملك، وليطبق عليه قانون شريعة آل يعقوب فيستبقى شقيقه معه، وهذا دليل على الذكاء الحكيم(١٧).

#### المطلب الثالث: أساليب المحتالين بعد الانتهاء من حيلهم

بعد انتهاء الحيلة سواءً حققت غرضها أو لم تحقق ذلك فإن المحتال لا يفتر عن استخدام الوسائل والأساليب التي من شأنها لا تجعل الآخرين يتنبهوا إلى الحيلة، بل تجعلهم يعتقدوا أن الأمر لا يعدوا أن يكون حقيقة؛ لأن المحتال قد استخدم الوسائل قبل حيلته وأثنائها، وهو الآن يستخدمها بعد الانتهاء منها، ومن تلك الأساليب التي تم استخدامها بعد انتهاء الحيل من خلال استقراء سورة يوسف ما يلي:

### ١-اختيار التوقيت الغير معهود للاعتذار:

ولهذا قيل: لا تطلب الحاجة في الليل فإن الحياء في العينين، ولا تعتذر بالنهار من ذنب فتتلجلج في الاعتذار (١٧١)، ومن هنا يتضح أن التأخر إلى هذا الوقت كان مقصودًا، إذ أن تأخرهم إلى مثل هذه الساعة لم يكن بالأمر المعتاد، إذ المعتاد عادة في من يذهب للرعي هو الجيء قبل دخول الظلام، فكونهم تأخروا إلى هذا الوقت يرون أن هذا أدعى إلى تصديقهم ونفى التهمة عنهم.

# ٢-الظهور بميئة تصرف الذهن عن اتمامهم أو الشك فيهم:

من وسائل المحتالين هو مطابقة مظاهرهم لما يريدون تحقيقه من حيلهم والظهور بالمظهر الذي يجعل الآخرين يثقون بحيلتهم، واستخدام المظهر المعبر عن ذلك، فقد يكون أنسب أثناء الحيلة أو بعدها بحسب ما يقتضى



المقام، ولهذا فقد استخدم إخوة يوسف المظهر الذي يعبر عن حزنهم بعد أن انتهوا من حيلتهم إذ أتوا أباهم وهم يمكون، كما قال تعالى: ﴿وَجَاءُو َ أَبَاهُم عِشَاءً يَبَكُونَ ﴾ [يوسف: ١٦] وهذا البكاء إنما هو تمثيل منهم وحيلة من حيلهم، وهذا التمثيل أو التمويه ليس بالأمر الهين الذي يمكن أن يجيده جميع الناس، حيث أن بعض الناس لديهم القدرة على تخيل المواقف وكأنهم يعيشونها فعلا، وبالتالي ينعكس ذلك التخيل على انفعالاتهم ويظهر من تصرفاتهم، حتى يخيل لمن لم يعرف حالهم أو يخبر سرهم أن يصدقهم، وعليه فإن هذه الآية دليل على أن بكاء المرء لا يدل على صدقه لاحتمال أن يكون تصنعًا، فمن الخلق من يقدر على ذلك ومنهم من لا يقدر (٢٧) وفي الأمثال «دموع الفاجر بيديه(٢٧)»، ولذا فقد اصطنع إخوة يوسف البكاء تمويهًا على أبيهم لئلا يظن بمم أنهم غيبوا يوسف، فبكاؤهم هنا إنما هو حيلة من حيلهم التي أرادوا من ورائها طمس معالم جريمتهم الشنعاء التي أقدموا عليها، كي ينقدح في ذهن أبيهم أن ليس لهم أي صلة في ذلك وأن الأمر كان عن غير تفريط منهم، ولذلك عليها، كي ينقدح في ذهن أبيهم أن ليس لهم أي صلة في ذلك وأن الأمر كان عن غير تفريط منهم، ولذلك جاءوا وهم [يبكون] حيلةً وتمويها.

#### ٣-إيجاد بعض القرائن للتدليل على صدقهم:

من المهم جدًا أن يكون لدى المحتال بعض القرائن التي تدل على صدقه، وكلما كانت هذه القرائن مشاهدة كلما كانت أكثر تأثيرًا من كونها مجرد إخبار، وهذا هو ما استخدمه إخوة يوسف بعد انتهاء حيلتهم، إذ لم يكتفوا بمجرد إخبار أبيهم بأن الذئب قد أكل يوسف، وكونهم أتوا وهم في حالة من الحزن والأسى، بل حاولوا إيجاد شيئًا يكون دليلًا على صدقهم، فهدتهم حيلتهم الماكرة إلى نزع قميص يوسف وتلطيخه بالدم، حتى إذا رآه أباهم عرف أن الأمر حقيقة وأن يوسف قد أكله الذئب بالفعل، ولهذا قال تعالى: ﴿وَبَحَامُو عَلَى قَمِيصِهِ عِبِدَمِ كَذِبٍ ﴾ [يوسف: ١٨] أي مكذوب مفترى، وهذا من الأفعال التي يؤكدون بما ما تمالؤا عليه من المكيدة (ولد ضأن) أو جديًا فذبحوه ولطخوا به قميص يوسف يوسف (٢٠٠).

### ٤ - استدراج الشامتين إلى نفس الجرم حتى يسلم من شماتتهم:

بعد أن ينتهي المحتال من حيلته خصوصًا - إذا لم تكلل بالنجاح وانتشر خبرها - قد يجد من يشمت به، ولذلك قد يأتي من الأساليب أو الحيل ما يوقعهم فيما وقع هو به كي يسلم من شماتتهم، وهذا ما قامت به امرأة العزيز حينما بدأ نساء المدينة يشمتن بها ويعجبن لأمرها، فاستضافتهن وأمرت يوسف بالخروج عليهن، فلما رأينه بتلك الطلة البهية التي لم يكنَّ يتخيلنه بها «ذهب بعقولهن حتى إن المرأة منهن لتقطع يدها وهي لا تشعر بألم القطع؛ إذ الذهن كل الذهن منصب على رؤية يوسف الصديق (٢٧)».

وهنا رأت المرأة أنها انتصرت على نساء طبقتها، وأنهن لقين من طلة يوسف الدهش والإعجاب والذهول، فقالت قولت المرأة المنتصرة... ﴿قَالَتُ فَلَالِكُنَّ ٱلَّذِي لُمَتُنَىٰ فِيلًا وَلَقَدْ رَاوَدَتُهُو عَن نَفْسِهِ عِنْاً السَّتَعْصَمَ﴾ [يوسف: ٣٢](٧٧).

والخلاصة: أنها استخدمت هذا الأسلوب بعد فشل خطتها مع يوسف، وعندما شعرت أن النساء بدأن يشمتن بها أوقعتهن في نفس ما تشعر به تجاه يوسف، كي تلجم أفواههن عن الشماتة بها، أو الحديث عن شأنها، بل أصبحت تشمت بهن هي؛ كونهن لم يحتملن رؤيته مرةً واحدة حتى قطعن أيديهن.



### المبحث الرابع: قرائن فضح المحتالين

مهما أوتي المحتال من ذكاء أو قدرة على التمويه وقلب الحقائق فإنه لابد وأن تبقى بعض الأمور التي يمكن لمن أوتي بصيرة نافذة وحس مرهف أن يستدل بها على أن الأمر ليس كما يزعم المحتال، مع أنه ليس بالضروري أن تكتشف الحيلة في حينها، بل قد يكون في الأمر شيء خفي يظهر ولو بعد حين، وبما أن هذا البحث مقتصر على سورة يوسف فقد تم استخلاص أمرين اثنين يمكن أن يستدل بهما على بطلان ما ادعى به أصحابها، وأن تصبح قرائن يستدل بها على بطلان حيلهم، وهما ما يتكون منهما هذا المبحث إذ تم الحديث عنهما في مطلبين:

### المطلب الأول: اتمام المحتال لنفسه قبل توجيه التهمة إليه

ليس غريبًا أن يتهم الناس شخصًا ما، سواءً كان اتمامهم له في صحيحًا أم لا، ولكن الأغرب من ذلك أن يتهم المحتال نقسه قبل أن يتهمه الآخرون، والذي يبدوا لي أن اتمام المحتال لنفسه إنما هو حيلة من حيله، وأسلوب من أساليبه إذ يهدف من ورائه إلى إبعاد التهمة عنه تمامًا، حتى يصور نفسه عند الآخرين أنه لو كان له أي علاقة بالموضوع لما بادر إلى اتمام نفسه قبل أن يتهمه الآخرون، ولعل هذا هو السبب في قول إخوة يوسف لأبيهم كما حكى القرآن عنهم: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُوْمِينِ لَنَا وَلَوْكُنّا صَلِيقِينَ ﴾ [يوسف: ١٧] لأنهم يحسون أن حيلهم مكشوفة، وقد قيل: كاد المربب أن يقول خذوني، فقولهم: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُوْمِينٍ لّنَا وَلُوكَ عُنّا صَلِيقِينَ ﴾ أي: ممكشوفة، وقد قيل: كاد المربب أن يقول خذوني، فقولهم: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُوْمِينٍ لّنَا وَلُوكَ عُنّا صَلِيقِينَ ﴾ أي: منهم إنما أتوا به لأنهم يعلمون بحقيقة الأمر، وقصدوا من وراء ذلك التعريض بصدقهم، فكأنهم قالوا قد يبدوا الأمر مستحيلًا غير أن هذا هو ما حدث ونحن صادقون في ذلك.

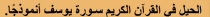
ومفهوم مخالفة قولهم أنهم كاذبون، ولذا قال لهم يعقوب مباشرة بعد هذه القرينة: ﴿بَلَ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُو أَمَّرًا﴾ [يوسف: ١٨].

### المطلب الثاني: تمافت حججه وعدم قدرتما على البقاء

مهما حاول المحتال أن يأتي بالحجج والبراهين التي يأمل أن تكون مدعاةً إلى تصديقه وتغطيةً لوجه الحقيقة التي تخفيها حيلته فإنه سرعان ما ينكشف عوارها ويفتضح أمرها، إذ أنه لابد وأن تبقى بعض القرائن التي تدل على تحافت حججه، ومن الأمثلة على ذلك من خلال سورة يوسف ما يلى:

### ١ - عدم تمزيق قميص يوسف رغم ادعائهم أن الذئب أكله:

حيث أن إخوة يوسف – عليه السلام – بعد أن أتوا في وقت متأخر عن مجيئهم المعتاد، إضافةً إلى كوفهم يبكون، وقد أخذوا معهم قميص يوسف ولطخوه بالدم، كانوا يعتقدون أن كل هذا سيكون مدعاة إلى تصديقهم «ولا شك أن الدم قرينه على افتراس الذئب له، ولكن يعقوب أبطل قرينتهم هذه بقرينة أقوى منها وهي عدم شق القميص، فقال: سبحان الله متى كان الذئب حليمًا كيسًا يقتل يوسف ولا يشق قميصه! ولذا صَرح بتكذيبه لهم في قوله: ﴿بَلُ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُم أَمْرًا ﴾ [يوسف: ١٨] (١٧)».





وقد أورد القرطبي في كتابه الجامع لأحكام القرآن قوله: «قال علماؤنا رحمة الله عليهم: لما أرادوا أن يجعلوا الدم علامة على صدقهم، قرن الله بهذه العلامة علامة تعارضها وهي سلامة القميص من التنييب، إذ لا يمكن افتراس الذئب ليوسف وهولا بس القميص ويسلم القميص من التخريق، ولما تأمل يعقوب – عليه السلام – القميص فلم يجد فيه خرقًا ولا أثرًا استدل بذلك على كذبهم وقال لهم: متى كان هذا الذئب حكيمًا يأكل يوسف ولا يخرق القميص؟!(٠٠٠)».

فيعقوب - عليه السلام - قد استخدم بعض القرائن لدلالة على كذبهم في دعواهم ومنها: طريقة التمزيق إذ لا تدل على أنه تمزيق ذئب بل تمزيق إنسان، وطريقة الخطاب من خلال قولهم [ولو كنا صادقين] وهذا فيه دليل على استخدام القرائن(١٨).

### ٢ - كون قميص يوسف قُدَّ من دبر لا من قبل:

ومن ضمن العلامات التي تبطل بها حيلة المحتالين، وجود علامات ظاهرة تتناقض مع ما يدعون، ومن أمثلة ذلك هو كون قميص يوسف قد شق من دبره لا من قبله، وهو قرينة بينة على براءته وكذبها وبطلان حيلتها، فهذه قرينة جازمة على أنها هي التي كانت تلاحقه لا هو، ولهذا فإن المالكية يقيمون القرينة الجازمة مقام البينة مستدلين بجعل شاهد يوسف شق قميصه من دبر قرينة على صدقه وكذب المرأة...، ومن هنا أوجب مالك حد الخمر على من استنكه فشم في فيه ربح الخمر؛ لأن ربحها في فيه قرينة على شربه إياها(٢٨)، فقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا رَوَا قَمِيصَهُ وَلَدٌ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنّهُ و مِن كَيْدِكُنَّ إِلَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيرٌ ﴿ [يوسف: ٢٨] يفهم من هذه الآية لزوم الحكم بالقرينة الواضحة الدالة على صدق أحد الخصمين وكذب الآخر؛ لأن ذكر الله لهذه القصة في معرض تسليم الاستدلال بتلك القرينة على براءة يوسف – عليه السلام – يدل على أن الحكم بمثل ذلك حق وصواب؛ وكون القميص مشقوق من جهة دبره دليل واضح على أنه هارب عنها وهي تنوشه (٢٨) من خلفه (١٠٠٠).

### نتائج البحث:

خلص الباحث إلى مجموعة من النتائج على النحو التالي:

- ١- موضوع الحيل لا يذم جملة، ولا يمدح جملة، وإنما المعيار في ذلك يرجع إلى نية الشخص، والدافع له لعمل تلك الحيلة، والنتيجة المترتبة عليها.
- ٢- تمييز بعض الأبناء على بعض من قبل آبائهم سبب لزرع العدوات والأحقاد في صدورهم، وقد يدفعهم ذلك
  لارتكاب جرائم بحق بعضهم، تصل أحيانًا حد القتل أو الاخفاء القسري.
  - ٣- المبادرة باقتراح العقاب إحدى الحيل التي يلجأ إليها المحتالون لصرف الأنظار عنهم.
- ٤- الحيلة التي أساسها باطلة لا تدوم، كإقصاء الآخرين والظهور على حسابهم، أو رميهم بتهم هم منها براء، ولا
  بد أن يحتف بها من القرائن ما يعجل بكشف عوارها وفضح سرها.



#### توصيات البحث:

- ١- أوصى وزارة التربية والتعليم مزيدًا من الاهتمام بالقصص القرآبي وإدراجها ضمن المناهج التعليمية؛ لما لها من الأثر التربوي البالغ في نفوس الناشئة.
- ٢- أوصى طلبة الدراسات العليا خصوصًا في مجال التفسير وعلوم القرآن بالبحث العلمي في المواضيع القرآنية وبالذات القصص القرآني، واستنباط ما تتضمنه من الدلالات والعبر، خصوصًا ما له علاقة مباشرة بموضوع الحياة اليومية، والتعاملات الإنسانية.

#### المصادر والمراجع:

- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن. محمد الأمين بن محمد بن المختار الشنقيطي. ته: (١٣٩٣هـ). دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع: بيروت، لبنان، (١٤١هـ/٩٩٥م).
- إعلام الموقعين. محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية. ت: (٧٥١هـ). تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، (١٤١١هـ/١٩٩١م).
- إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان. محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية. ت: (٧٥١ه). تحقيق: محمد حامد الفقي، مكتبة المعارف: الرياض، المملكة العربية السعودية.
- أنوار التنزيل وأسرار التأويل. ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي البيضاوي. تـ: (٦٨٥هـ). تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، ط١، دار إحياء التراث العربي: بيروت، (١٤١٨هـ).
- البحر المحيط. أبو حيان محمد بن يوسف بن على بن يوسف بن حيان الأندلسي. ته: (٧٤٥هـ). تحقيق: صدقي محمد جميل، دار الفكر: بيروت، (٢٤١هـ).
  - البحر المديد. أحمد بن محمد بن المهدي الشاذلي. ط٢، دار الكتب العلمية: بيروت، (١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م).
- تاج العروس من جواهر القاموس. محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، الزّبيدي. ت: (١٢٠٥). تحقيق: مجموعة من المحققين، طبعة دار الفكر: بيروت.
- التحرير والتنوير. محمد الطاهر بن عاشور التونسي. ت: (١٣٩٣هـ). الطبعة التونسية، دار سحنون للنشر والتوزيع: تونس، (۱۹۹۷م).
- التعريفات. على بن محمد بن على الزين الشريف الجرجاني. تـ: (٨١٦هـ). حققه وضبطه وصححه جماعة من العلماء، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، لبنان، (١٤٠٣هـ/١٩٨٣م).
- تفسير السمعاني. أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني. تـ: (٤٨٩هـ). تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، ط١، دار الوطن :الرياض، (١٤١٨هـ/١٩٩٧م).
- تفسير القرآن العظيم. أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي. ته: (٧٧٤هـ). تحقيق: سامي محمد سلامة، ط٢، دار طيبة للنشر والتوزيع: (٢٠١هـ/٩٩٩م).
  - التفسير المنير. وهبة الزحيلي. ط٢، دار الفكر المعاصر: دمشق، (١٤١٨).
  - التفسير الوسيط. محمد سيد طنطاوي. ط١، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع: الفجالة، القاهرة.



- التوقيف على مهمة التعاريف. زين الدين محمد بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي. ته: (١٠٣١هـ). ط١، عالم الكتب: القاهرة، (١٤١٠هـ ٩٩٠م).
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان. عبد الرحمن بن ناصر السعدي. تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، ط١، مؤسسة الرسالة: (٢٠٠٠هـ/٠٠ هـ/٠٠٠م).
- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه = (صحيح البخاري). محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي. تـ:(٥٦هـ). تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، ط١، دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي): (٢٢٦هـ).
- الجامع لأحكام القرآن. أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري القرطبي. تحقيق هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب: الرياض، (٢٠٠٣هـ/٢٠٥م).
  - الحيل وأثرها في العقوبات المقدرة. صالح السيف. لا توجد معلومات إضافية عن الكتاب.
- خواطر الإمام الشعراوي. محمد متولي الشعراوي. تـ: (١٤١٨هـ). مطابع أخبار اليوم، (ليس على الكتاب الأصل، المطبوع، أي بيانات عن رقم الطبعة أو غيره، غير أن رقم الإيداع يوضح أنه نشر عام (١٩٩٧م).
  - روح البيان. إسماعيل حقى. ت: (١٢٧هـ). دار الفكر: بيروت.
- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني. شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي. ته: (١٢٧٠هـ). تحقيق: على عبد الباري عطية، ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، (١٤١٥هـ).
- سلسلة التفسير. أبو عبد الله مصطفى بن العدوى شلباية المصري. مصدر الكتاب: دروس صوتية قام بتفريغها موقع الشبكة الإسلامية، http://www.islamweb.net ، تمت المشاهدة بتأريخ (٢٠٢٤/٣/١٦م).
- سنن ابن ماجة. أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، وماجة اسم أبيه يزيد. تـ: (٢٧٣هـ). تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية.
- سنن أبو داود. سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير بن شداد بن عمرو الأزدي السِّجِسْتاني. تـ (٢٧٥هـ). تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية: صيدا، بيروت.
- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية. أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارايي. تـ: (٣٩٣هـ). تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، ط٤، دار العلم للملايين: بيروت، (٢٠٠٧هـ/١٩٨٧م).
- عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة. أبو محمد جلال الدين عبد الله بن نجم بن شاس بن نزار الجذامي السعدي المالكي. ت: (٦١٦هـ). دراسة وتحقيق: أ. د. حميد بن محمد لحمر، ط١، دار الغرب الإسلامي: بيروت، لبنان، (١٤٢٣هـ/٢٠٠٩م).
- فتح القدير. محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني. ته: (١٢٥٠هـ). ط١، دار ابن كثير: دمشق، (١٤١هـ/١٩٩٨م).
- في ظلال القرآن. سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي. ت: (١٣٨٥هـ). ط١١٧ دار الشروق: بيروت، القاهرة، (١٤١٢هـ). القاموس المحيط. مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادى. تـ: (١١٧هـ). تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم العرقشوسي، (١٩٩٨م)، ط٨، مؤسسة الرسالة: بيروت، (٢٦١هـ/٢٠٥م).



- القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسني. محمد بن صالح بن محمد العثيمين. ته: (٢١) ه). ط٣، الجامعة الإسلامية: المدينة المنورة، (٢١١هـ/٢٠٠١م).
  - قواعد الوسائل في الشريعة الإسلامية، مصطفى مخدوم. دار اشبيليا للنشر والتوزيع.
  - القول الفصل في قضية الهم بين يوسف وامرأة العزيز. محمد أحمد إبراهيم سليم. لا توجد معلومات إضافية عن الكتاب.
- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل. أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري جار الله. تـ: (٥٣٨هـ). ط۳، دار الکتاب العربی: بیروت، (۱٤۰۷هـ).
- الكشف والبيان. أبو إسحاق أحمد بن محمد بن إبراهيم الثعلبي النيسابوري. ط١، دار إحياء التراث العربي: بيروت، لبنان، (١٤٢٣هـ/٢٠٠٢م).
- اللباب في علوم الكتاب. أبو حفص عمر بن على الدمشقى. ط١، دار الكتب العلمية: بيروت، لبنان، (۱۹۱۶ه/۱۹۹۸م).
  - مجمع الأمثال. أحمد بن محمد الميداني النيسابوري. تحقيق: محمد محى الدين عبد الحميد، دار المعرفة: بيروت.
- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز. أبو محمد عبد الحق بن عطية الأندلسي. تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد، ط١، دار الكتب العلمية: لبنان.
- مختار الصحاح. زين الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الحنفي الرازي. (المتوفى: ٦٦٦هـ). تحقيق: يوسف الشيخ محمد، ط٥، المكتبة العصرية - الدار النموذجية: بيروت، صيدا، (٢٠) ١ه/٩٩٩م).
- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير. أحمد بن محمد بن على الفيومي. تـ: (نحو ٧٧٠هـ). المكتبة العلمية: بيروت. معالم التنزيل. أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي. ته: (٥١٠هـ). تحقيق: محمد عبد الله النمر، وآخرون، ط٤، دار طيبة للنشر والتوزيع: (١٤١٧هـ/٩٩٧م).
- معجم مقاييس اللغة. أحمد بن فارس بن زكريا القزويني الرازي، أبو الحسين. ته: (٩٥هـ). تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر: (۱۳۹۹هـ/۱۹۷۹م).
- المغنى. أبو محمد موفق الدين عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسي ثم الدمشقى الحنبلي، الشهير بابن قدامة المقدسي. ت: (۲۲۰هـ). مكتبة القاهرة: (۱۳۸۸هـ/۱۹۶۸م).
- مفاتيح الغيب. أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي. ته: (۲۰٦هـ). ط۳، دار إحياء التراث العربي: بيروت، (۲۲۰هـ).
- مقاصد الشريعة الإسلامية. محمد الطاهر بن عاشور التونسي. ته: (١٣٩٣هـ). تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية: قطر، (٢٥١٤هه/٢٠٠٤م).
- الموافقات. إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي. تـ: (٧٩٠هـ). تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، ط۱، دار ابن عفان: (۱۹۹۷م).

# د/ جميل فرحان

#### الحواشي:

- (١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، حديث رقم: (٣٤٦١)، ١٧٠/٤.
  - (٢) مختار الصحاح، الرازي، ص٨٦.
  - (٣) تاج العروس من جواهر القاموس، الزَّبيدي، ١٨٨/١٤
    - (٤) المرجع السابق، ١٨١/١٤.
    - (٥) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، ص١٢٨٧.
    - (٦) التوقيف على مهمات التعاريف، المناوي، ص٠٥٠.
      - (٧) تاج العروس، الزبيدي، ١٨١/١٤.
        - (٨) الموافقات، الشاطبي، ١٨٧/٥.
      - (٩) إعلام الموقعين، ابن قيم ١٨٨/٣.
        - (١٠) المغني، ابن قدامة، ٤٣/٤.
  - (١١) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، الجوهري، ١٩/٢.
    - (١٢) التعريفات، الجرجابي، ص٢٢٧.
- (١٣) انظر: [آل عمران: ٥٤]، و[الأنعام: ١٢٣، ١٢٤] و[الأعراف: ٩٩، ١١٢٣] و[الأنفال: ٣٠] و[يونس: ٢١] و[يوسف: ٣٦، ١٠٢] و[الرعد: ٣٣،٤٢] و[إبراهيم: ٤٦] و[النحل: ٢٦، ٤٥، ١٢٧] و[الإسراء: ٣٨] و[الأنبياء: ٢٦] و[الحج: ١٨] و [النمل: ٥٠، ٥١، ٧٠] و [سبأ: ٣٣] و [فاطر: ١٠، ٤٣] و [غافر: ٤٥] و [نوح: ٢٢].
  - (١٤) معجم مقاييس اللغة، ابن فارس، ١٤٩/٥.
    - (١٥) لسان العرب، ابن منظور، ٣٨٣/٣.
      - (١٦) التعريفات، الجرجابي، ص١٨٩.
    - (۱۷) مفاتيح الغيب، الرازي، ۱۸/۸۸.
- (١٨) انظر: [آل عمران: ١٢٠] و[النساء: ٧٦] و[الأعراف: ١٨٥، ١٩٥] و[الأنفال: ١٨] و[هود: ٥٥] و[يوسف: ٥، ٢٨، ٣٣، ٣٤، ٥٠، ٥١) و [طه: ٦٠، ٦٤، ٦٩] و [الأنبياء: ٧٠، ٧٠] و [الحج: ١٥] و [الصافات: ٦٩] و [غافر: ٢٥، ٣٧ و [الطور: ٤٢، ٤٦] و [القلم: ٤] و [المرسلات: ٣٩] و [الطارق: ١٥، ١٦] و [الفيل: ٢].
  - (١٩) معجم مقاييس اللغة، ٢/١٦١.
  - (۲۰) المصباح المنير، الفيومي، ١٦٥/١.
  - (٢١) إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، ابن القيم، ٣٤٠/١.
    - (٢٢) القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسني، ص٠٠.
      - (٢٣) إغاثة اللهفان، ١/٦٨٦-٨٨٨.
      - (٢٤) المرجع السابق، ابن القيم، ص٩٧٩.
  - (٢٥) انظر: قواعد الوسائل في الشريعة الإسلامية، مصطفى مخدوم، ص٢٥٠.
    - (٢٦) المرجع السابق، ص٤٦٨.
    - (٢٧) مقاصد الشريعة الإسلامية، ابن عاشور ٣٢٩/٣.
  - (٢٨) اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص عمر بن على الدمشقى، ٣٦/١١



- (٢٩) أخرج الإمام مسلم في صحيحه من حيث أنس بن مالك رضي الله عنه في حديث الإسراء الطويل وفيه: (ثم عرج بي إلى السماء الثالثة، فاستفتح جبريل، فقيل: من أنت؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد صلى الله عليه وسلم، قيل: وقد بعث إليه؟ قال: قد بعث إليه، ففتح لنا، فإذا أنا بيوسف صلى الله عليه وسلم، إذا هو قد اعطى شطر الحسن).
  - كتاب الإيمان، باب الإسراء بالرسول صلى الله عليه وسلم إلى السموات وفرض الصلوات، حديث رقم: (٢٥٩)، ٢٥٥/١.
    - (٣٠) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ١٣١/٩.
  - (٣١) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب البيوع، باب في الرجل يفضل بعض أولاده في النحل، حديث رقم: (٣٥٤٤)، ٢٩٣/٣.
    - (٣٢) الحيل وأثرها في العقوبات المقدرة، صالح السيف، ص١٦.
      - (٣٣) التفسير المنير، وهبة الزحيلي، ٣٢/١٣.
        - (٣٤) انظر: فتح القدير، الشوكاني ٣٤٪.
      - (٣٥) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٢٣٦/٩.
- (٣٦) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب بدء الخلق، باب قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَيْهِ ٓ ءَايَٰتٌ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ [يوسف: ٧] حديث رقم: (٣٣٩٠)، ١٥١/٤، والإمام أحمد في مسنده، حديث رقم: (٩٧١٢)، ١٩٨/٥.
- وأما إخوة يوسف فقد ذكر أسماؤهم صاحب كتاب البحر المديد فقال: إخوة يوسف لأبيه هم يهوذا، وروبيل، وشعون، ولاوي، وريالون، ويشجر، ودينه من بنت خالته ليا تزوجها يعقوب أولًا فلما توفيت تزوج راحيل فولدت له بنيامين ويوسف... وأربعة آخرون من سريتين وهم دان، وتفثالي، وجاد وآشر.
  - انظر: البحر المديد، الشاذلي، (٢٠٠٢م)، ٣٥٤/٣.
  - (٣٧) اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص الدمشقى، ٢٣/١١.
    - (٣٨) التحرير والتنوير، ابن عاشور ٢٤٢/١٢.
      - (٣٩) البحر المحيط، أبو حيان ٢٤٩/٦.
  - (٤٠) أخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب الفتن، باب فتنة النساء، حديث رقم: (٣٩٩٨)، دار إحياء الكتب العربية، ١٣٢٥/٢.
    - (٤١) القول الفصل في قضية الهم بين يوسف وامرأة العزيز، محمد أحمد إبراهيم سليم، ١٦/١.
      - (٤٢) خواطر الإمام الشعراوي، الشعراوي، ٦٩٣٥/١١.
      - (٤٣) سلسلة التفسير، العدوى ٢٦/١١، ١١/٥٣٥.
        - (٤٤) في ظلال القرآن، سيد قطب إبراهيم ٢٠١٥/٤
          - (٤٥) تفسير السمعاني، السمعاني، ١٢/٣.
          - (٤٦) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٢٩٥/٤.
            - (٤٧) المرجع السابق، ٤/٥٠٠.
          - (٤٨) الكشف والبيان، النيسابوري، ٢١٠/٥.
          - (٤٩) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ١٧٧/٩.
            - (٥٠) روح البيان، إسماعيل حقى، ٢٤٦/٤.
      - (٥١) التفسير الوسيط، محمد سيد طنطاوي، ٣٥٢/٧.
      - (٥٢) أنوار التنزيل وأسرار التأويل، البيضاوي، ١٦٢/٣.
        - (٥٣) خواطر الإمام الشعراوي، ٩/١ ٤٣٩.
        - (٥٤) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٣٢٩/٤.
          - (٥٥) فتح القدير، الشوكاني، ٥٣/٣.



- (٥٦) البحر المديد، الشاذلي، ٣٧٢/٣.
  - (٥٧) الكشاف، الزمخشري ٩/٢٥٤.
- (٥٨) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، الألوسي، ٦/٩.٤.
  - (٥٩) خواطر الإمام الشعراوي، ٢/١ ٤٣٩٢.
  - (٦٠) اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص الدمشقى، ٧٥/١١.
    - (٦١) مفاتيح الغيب، الرازي، ٩٨/١٨.
    - (٦٢) مجمع الأمثال، النيسابوري، ٢٠٧/١.
  - (٦٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، السعدي، ٢/١.٤.
    - (٦٤) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٣٣٣/٤.
    - (٦٥) اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص الدمشقى، ١٦٩/١١.
      - (٦٦) المحرر الوجيز، ابن عطية، ٢٧٤/٣.
      - (٦٧) خواطر الإمام الشعراوي، ص٩٥٩.
  - (٦٨) التفسير الوسيط للقرآن الكريم، محمد سيد طنطاوي، ٣٢٩/٧.
    - (٦٩) معالم التنزيل، البغوي، ٢٢٢/٤.
    - (٧٠) خواطر الإمام الشعراوي، ص٤٣٧٨.
    - (٧١) انظر: الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٩ / ١٤٤.
      - (٧٢) المرجع السابق، ٩/٥٤٠.
      - (٧٣) التفسير الوسيط، سيد طنطاوي، ٣٢٩/٧.
      - (٧٤) تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ٣٧٥/٤.
      - (٧٥) التفسير الوسيط، وهبة الزحيلي، ١٠٩٧/٢.
      - (٧٦) سلسلة التفسير، مصطفى العدوى، ٢٦/١٠.
        - (۷۷) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٤/٤.٣٠.
          - (٧٨) المرجع السابق، ٢٩٦/٤.
          - (٧٩) أضواء البيان، الشنقيطي، ٢١٦/٢.
            - .1 £9/9 (A·)
    - (٨١) انظر: سلسلة التفسير، مصطفى العدوي، ١٢/٢٥.

ومن هنا فقد استخدم العلماء القرائن في إثبات الأحكام أو عدمها عند عدم توفر الشهود ومن ذلك ما يروى أن شريحًا القاضي رحمه الله أتى إليه خصمان يختصمان في وشاح أحمر يغطى به الرأس وكل يدعى أنه له، فقال لهذا امتشط على ثوب أبيض فامتشط، فالذي نزل منه شعر أحمر زائد حكم له به وهذا من إعمال القرائن، المرجع السابق، ٣/٢٦.

- (٨٢) انظر: عقد الجواهر الثمينة في مذهب عالم المدينة، السعدي، ١١٧٧/٣.
- (٨٣) النوش: هو التناول باليد، يقال: ناشه بيده ينوشه نوشًا: تناوله؛ قال دريد بن الصمة:
  - فجئت إليه، والرماح تنوشه، ... كوقع الصياصي في النسيج الممدد
    - انظر: لسان العرب، ابن منظور، ٣٦١/٦.
    - (٨٤) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، الشنقيطي، ٢٩/١٣.